
Ciencia, Ética y Futuro Humano: Reflexiones desde la Filosofía 

Contemporánea 

Roger V. Yajure Revilla1 

ryajurer@usmp.pe 

orcid: 0000-0003-2578-8191 

Resumen: 

Este artículo examina críticamente la creciente divergencia entre el progreso 

tecnocientífico acelerado y los valores humanistas fundamentales, una 

preocupación central en el pensamiento contemporáneo. A través de una 

metodología de investigación bibliográfica y análisis crítico-discursivo, se 

investigan los marcos conceptuales del transhumanismo, la eugenesia liberal y 

el ideal de perfección corporal, confrontando las posturas de pensadores clave 

como Lyotard, Habermas, Sandel, Ferry, Leuridan, Žižek y Han. El estudio 

argumenta que la humanidad enfrenta una disyuntiva paradigmática que obliga 

a una redefinición profunda del concepto de "progreso" y del rol de la technē en 

la evolución de la especie. El análisis revela que, ante los riesgos de una nueva 

forma de desigualdad biomolecular y la instrumentalización de la vida, la ética—

específicamente la bioética y la filosofía política—debe constituir el fundamento 

indisociable para la gobernanza de las tecnologías emergentes. Este trabajo no 

pretende ofrecer una crítica definitiva, sino elucidar tensiones conceptuales y 

 
1 Magíster en Bioética por el Ateneo Pontificio Regina Apostolorum (Santa Sede) y Magíster en 
Teología con especialización en Matrimonio y Familia por la Pontificia Universidad Lateranense 
(Santa Sede). Cuenta además con el grado de Bachiller en Teología por la Facultad de Teología 
Pontificia y Civil de Lima. Su formación especializada incluye un Diploma de Estudios Avanzados en 
Bioética y Biojurídica, otorgado por la Cátedra de Bioética de la UNESCO en colaboración con la 
Universidad Rey Juan Carlos. 

mailto:ryajurer@usmp.pe


fomentar un debate urgente sobre la articulación de un futuro que preserve la 

autonomía, la dignidad y la equidad humanas. 

Palabras claves: 

Bioética, Eugenesia, Transhumanismo, Posthumanismo, Desigualdad social, 
Progreso científico 

 

 

Science, Ethics, and the Human Future: Reflections from Contemporary 

Philosophy 

Abstract 

This article critically examines the growing divergence between accelerated 

techno-scientific progress and fundamental humanistic values, a central concern 

in contemporary thought. Employing a methodology of bibliographic research and 

critical-discursive analysis, it investigates the conceptual frameworks of 

transhumanism, liberal eugenics, and the ideal of bodily perfection, by 

confronting the stances of key thinkers such as Lyotard, Habermas, Sandel, 

Ferry, Leuridan, Žižek, and Han. The study argues that humanity faces a 

paradigmatic dilemma that necessitates a profound redefinition of the concept of 

"progress" and the role of technē in the evolution of the species. The analysis 

reveals that, in the face of risks such as a new form of biomolecular inequality 

and the instrumentalization of life, ethics—specifically bioethics and political 

philosophy—must form the indispensable foundation for the governance of 

emerging technologies. This work does not aim to provide a definitive critique but 

to elucidate conceptual tensions and foster an urgent debate on shaping a future 

that preserves human autonomy, dignity, and equity 



Keywords: 

Bioethics, Eugenics, Transhumanism, Posthumanism, Social inequality, Scientific 
progress. 

  



Ciencia, Ética y Futuro Humano: Reflexiones desde la Filosofía 

Contemporánea 

Science, Ethics, and the Human Future: Reflections from Contemporary 

Philosophy 

 

Introducción: 

En la actualidad, la relación entre ciencia, tecnología y humanidad se encuentra 

en el centro de un profundo debate filosófico. Las reflexiones de pensadores 

como Jürgen Habermas, Michael Sandel, Luc Ferry, Johan Leuridan, Slavoj 

Žižek, Byung-Chul Han y Jean-François Lyotard convergen en un punto 

común: el avance científico y tecnológico, si no se enmarca en una narrativa ética 

y filosófica, puede convertirse en un instrumento de deshumanización, 

desigualdad y control. 

Desde la eugenesia liberal hasta el transhumanismo, y desde la pandemia hasta 

la mercantilización del conocimiento, estos filósofos ofrecen perspectivas críticas 

que nos invitan a repensar el rumbo ético de la humanidad. 

En este artículo me gustaría presentar a Ustedes un análisis de carácter filosófico 

sobre estos autores para poder así dar pautas a una posible legislación común 

sobre la realidad que implican las ciencias para la sobrevivencia de la especie 

humana como tal. En este sentido se trata de un trabajo de enfoque crítico y 

existencial sobre este tema. 

 



La Ciencia en la Modernidad Tardía: Entre Narrativas Perdidas y Nuevas 

Promesas 

Jean-François Lyotard, en su obra La condición postmoderna de 1987, 

analiza cómo la ciencia en la era contemporánea ha perdido su conexión con los 

grandes relatos que antes legitimaban su práctica: el progreso, la emancipación 

o la búsqueda de la verdad universal. De hecho su párrafo introductorio aparece 

como premonitorio: 

Este estudio tiene por objeto la condición del saber en las sociedades más 

desarrolladas. Se ha decidido llamar a esta condición «postmoderna». El 

término está en uso en el continente americano, en pluma de sociólogos 

y críticos. Designa el estado de la cultura después de las transformaciones 

que han afectado a las reglas de juego de la ciencia, de la literatura y de 

las artes a partir del siglo XIX. Aquí se situarán esas transformaciones con 

relación a la crisis de los relatos (Lyotard, 1987). 

En el podemos ver como la ciencia opera bajo la lógica del mercado y el poder, 

fragmentada en disciplinas especializadas que priorizan la eficiencia técnica 

sobre la reflexión ética. 

Como bien lo señala Leuridan en su obra Sobre el sentido de las dimensiones 

éticas de la vida. La ciencia se desligado de los valores, de la verdad y se ha 

puesto al servicio de la economía y la técnica. No se trata de la búsqueda de la 

verdad sino de la eficiencia. El ideal positivista de la ciencia en la modernidad en 

palabras de Lyotard y Leuridan se ha deslegitimado en esta época posmoderna. 

La ciencia más que un saber se vuelve una herramienta al servicio del poder. 



Hoy podemos afirmar que la ciencia positiva no es un saber. Puesto que 

la ciencia no puede legitimarse a sí misma, ella se vuelve un instrumento 

de poder. Las reglas de las ciencias son aceptadas, pero no probadas. La 

crisis del saber científico viene por la imposibilidad de esta legitimación, 

debido a que las fronteras de investigación se desplazan 

permanentemente. El nihilismo surge por esta exigencia de 

autolegitimación de la ciencia. Las nuevas tecnologías se preocupan de 

los medios y no de los fines (Lyotard, 1987. Citado por Leuridan 2019. 

Pp.151). 

Podríamos decir que este diagnóstico resuena en los debates actuales sobre la 

eugenesia liberal y el transhumanismo, que ponen en tela de juicio el futuro de 

la naturaleza humana y su supervivencia.  

Según Jürgen Habermas en su libro titulado: El Futuro de la Naturaleza Humana 

(2002). La manipulación genética y los avances en biotecnología corren el riesgo 

de ser legitimados no por su contribución al bienestar humano, sino por su 

capacidad para satisfacer demandas de perfección y control. El sostiene que en 

una pugna por tratar el tema político y el tema moral, desde la perspectiva 

bioética se ha perdido de vista el proceso en su totalidad. Dejando de lado el 

tema regulatorio. Lo cual se convierte en la razón de ser de su obra. Esto se 

debe a que la frontera entre lo terapéutico y la búsqueda de la perfección parece 

disolverse o peor perderse en un campo de discusión conceptual. Dando paso a 

lo que el llamará con un término resurgente eugenesia liberal. 



Una eugenesia liberal, que no reconoce ninguna frontera entre 

intervención terapéutica e intervención perfeccionadora y que deja que 

sean las preferencias individuales de los participantes en el mercado las 

que elijan los objetivos de la modificación de marcas características. 

(Habermas J. , 2002) 

En su ensayo Contra la perfección: La ética en la era de la ingeniería genética 

de 2007, Michael Sandel, por su parte, advierte que esta obsesión por la mejora 

biológica refleja una mentalidad que instrumentaliza la vida humana, socavando 

valores esenciales como la humildad y la igualdad. 

Este filosofo americano lo deja muy claro cuando afirma: 

Los avances en el campo de la genética suponen al mismo tiempo una 

promesa y un problema. La promesa consiste en que tal vez seamos 

capaces de tratar y prevenir un gran número de enfermedades. El 

problema es que nuestro nuevo conocimiento genético también podría 

permitirnos manipular nuestra propia naturaleza: mejorar nuestros 

músculos, nuestra memoria y nuestro humor; escoger el sexo, la altura y 

otros rasgos genéticos de nuestros hijos; optimizar nuestras capacidades 

físicas y cognitivas; lograr que estemos «mejor que bien» (Sandel, 2007).   

Cabe destacar que el subrayado en negrita es totalmente intencional de mi parte. 

Es este mismo autor el que colocará como un fuerte principio moral la categoría 

de Don al hablar de la «sacralidad» de la vida. Este principio basado en una ética 

kantiana y comunitaria de la libertad es el que sostiene, según el autor, la 

imposibilidad de aceptar sin más las razones de los que podríamos llamar 



“perfeccionistas” o si prefieren el término más técnico y usual, transhumanistas. 

Para los cuales la intervención de la tecnociencia en la búsqueda de la perfección 

humana es el paso lógico y evolutivo de la especie humana como tal, o como 

otro lo han llamado se trata de la era de lo posthumano. 

Eugenesia Liberal y Transhumanismo: ¿Hacia una Sociedad Mejor o Más 

Desigual?   

Como es de dominio público, el término eugenesia fue acuñado por Francis 

Galton, un científico británico, primo de Charles Darwin, en 1883. Galton 

introdujo el concepto en su obra titulada "Inquiries into Human Faculty and Its 

Development" (Investigaciones sobre las facultades humanas y su desarrollo). 

Galton primo de Ch. Darwin, acuña este vocablo compuesto con el fin de estudiar 

o representar todas aquellas influencias que mejoran las cualidades innatas de 

una raza, y también aquellas que pueden desarrollarlas hasta el máximo. 

Al analizar la historia de la eugenesia2, se observa que la búsqueda de la 

perfección humana no es un concepto reciente, ya que desde la antigua Grecia 

existen registros de diversos proyectos en contextos históricos variados que 

perseguían este objetivo. Al estudiar estos proyectos sociales, es posible 

identificar tres elementos recurrentes: 

a) La creencia en la posibilidad de perfeccionar al ser humano. 

b) La noción de "subhumanos", es decir, seres que no son reconocidos como 

personas. 

 
2 Cf. Villela Cortés, Fabiola, & Linares Salgado, Jorge E. (2011). Eugenesia: Un análisis histórico y una 
posible propuesta. Acta bioethica, 17(2), 189-197. https://dx.doi.org/10.4067/S1726-
569X2011000200005 



c) La vinculación de la perfección biológica y psicológica con el progreso en 

diferentes aspectos sociales. 

Como bien lo señalan Villela y Linares (2011). Desde un inicio Galton distinguió 

entre una Eugenesia Positiva y otra Negativa. La primera busca perpetuar las 

mejores características de los mejores elementos de la sociedad. Mientras que 

la negativa busca prohibir que aquellos elementos no deseables genéticamente 

de la sociedad, con una disgregación social, sexual discriminatoria. A punto que 

se crea prudente no permitir la procreación de estos individuos o permitir la 

inmigración de estos(Villela Cortés & Linares Salgado, 2011). 

Pero la pregunta es: ¿Cómo un pensamiento como este esta de vuelta? La 

respuesta tiene que ver como bien lo señala Leuridan en una perdida del sentido 

ético de la vida, y el predominio de la técnica y del biopoder. En ese sentido la 

eugenesia liberal y el transhumanismo representan dos manifestaciones del 

progreso biotecnológico que plantean dilemas éticos fundamentales.  

Habermas, alerta que la manipulación genética no solo amenaza con erosionar 

la autonomía de las generaciones futuras, sino que también introduce nuevas 

formas de desigualdad. Los avances en ingeniería genética, si están reservados 

para las élites, podrían profundizar las brechas sociales, creando una humanidad 

dividida entre los "mejorados" y los "naturales"(Habermas, 2002). 

Michael Sandel, enfatiza que la búsqueda de perfección biológica no solo 

deshumaniza a los individuos, sino que también despoja a la humanidad de su 

carácter intrínseco: la aceptación de la vulnerabilidad y la diversidad.  



Luc Ferry, desde una perspectiva existencial en su obra: la revolución 

transhumanista, añade que este afán de perfección amenaza con privarnos de 

lo que da sentido a la vida: nuestra finitud, la mortalidad y la capacidad de 

trascender a través de nuestras limitaciones (Ferry, 2017). 

Pandemia, Ciencia y Poder: Una Lupa sobre la Humanidad 

Desde diciembre del 2019 hasta cinco de mayo del 2023, lo que primero se 

conoció como la Neumonía de Wuhan y que luego recibió el nombre de COVID 

19 mantuvo a toda la humanidad en vilo. La pandemia de COVID-19 puso en 

evidencia las tensiones éticas y políticas inherentes a la ciencia contemporánea. 

Es interesante resaltar el artículo y comentario de Habermas en el cual el autor 

destaca que esta pandemia nos enseñó sobre nuestra ignorancia y por qué no, 

arrogancia como especie (Habermas J. , 2024).  

Pero también hubo otros autores que intentaron analizar esta crisis, como lo que 

era: un tiempo para repensarnos a nosotros mismos y nuestros grandes sistemas 

de saber sociopolítico y sanitario. Lo que otros autores, como Michel Foucault, 

podrían llamar un nuevo atisbo de la biopolítica o el biopoder. 

Slavoj Žižek interpreta la crisis sanitaria como un espejo que revela las 

contradicciones del capitalismo global. Desde su perspectiva, las respuestas 

científicas —como las vacunas y los sistemas de rastreo— estuvieron 

profundamente condicionadas por intereses corporativos y económicos. El 

aboga por un "comunismo sanitario", donde los avances tecnológicos sean 

accesibles para todos, no solo para las élites (Žižek, 2020).   



Por otro lado, Byung-Chul Han critica cómo la pandemia intensificó el biopoder, 

con la implementación de tecnologías de vigilancia que transformaron a los 

cuerpos humanos en objetos de control (Han, 2020).  Han, en línea con Lyotard, 

señala que la ciencia se ha convertido en un instrumento para disciplinar y 

optimizar a las personas, a menudo a costa de su libertad y dignidad. En este 

contexto, la biotecnología y el transhumanismo plantean un riesgo similar: un 

mundo donde los seres humanos se diseñen y gestionen como productos.   

Ciencia y Ética: La Necesidad de una Narrativa Moral   

Pero que tienen en común estos filósofos, además de pertenecer todos ellos al 

siglo XXI. Todos estos pensadores coinciden en que la ciencia necesita 

reintroducir una narrativa ética que guíe sus avances. Es necesario repensar el 

valor de la ética y de la moral, para poder tender puentes entre los avances de 

la ciencia y el propio futuro de esencia humana. En ese sentido cada uno de 

estos autores tiene un aporte que darnos. Cabe también destacar la importancia 

del pensamiento filosófico y de la propia metafísica. Aunque la mayoría de ellos 

son del grupo que podríamos llamar posmoderno, es decir que no apuestan o 

creen valores trascendentes o absolutos o en una idea del Bien como tal, y al 

estilo aristotélico. Ponen su esfuerzo en repensar a la ética y la moral como la 

punta de lanza para resolver esta crisis de la humanidad.  

Habermas, fiel a su objeción de una idea de bien con fundamentación ontológica 

o de una ética basada en el bien. Nos propone un diálogo democrático y 

transgeneracional que contemple las implicancias éticas de la biotecnología. 



Mientras que Sandel y Ferry subrayan la importancia de preservar valores 

humanos fundamentales frente a la lógica del control y la perfección.   

Lyotard, por su parte, plantea que en la postmodernidad, donde los grandes 

relatos han sido reemplazados por fragmentos de conocimiento técnico, el 

desafío es recuperar un sentido de propósito ético para la ciencia. Esto incluye 

reconocer que el progreso técnico no puede ser un fin en sí mismo, sino un medio 

para promover la dignidad y el bienestar colectivos. 

Leuridan así como otros pensadores y teólogos proponen una vuelta a los 

valores y la ética. El parte de un diagnóstico sobre la realidad actual fruto de su 

investigación tratando de hallar una explicación al problema de una crisis de 

valores. En él se revela que es el nihilismo de Nietzsche y el relativismo actual, 

con su voluntad de poder son lo que han hecho posible esta realidad, pre y 

postpandemia, que podríamos llamar el triunfo del relativismo y del 

individualismo. El COVID 19 solo agudizo, o mejor puso en el ojo de la tormenta 

mediática y mundial, lo que ya todos sabían y hablaban en los pasillos. La idea 

de progreso y humanidad, así como todos sus sistemas deben ser repensados, 

si queremos permanecer y prevalecer como especie. La respuesta para esto solo 

es posible desde la ética. Pero una ética fundada en los valores. Su propuesta 

es la ética de la virtud. 

Reflexión Final: El Futuro de la Humanidad en un Mundo Tecnológico   

Una de las palabras mas temidas por todas las organizaciones e instituciones es 

quizás la palabra Crisis. Pero como bien lo señalan los expertos en relaciones 

publicas y desde la antigüedad los propios griegos, una crisis es una 



oportunidad, un momento de cambio. Dependiendo del manejo de la misma, la 

propia persona o institución puede salir fortalecida. 

Desde la eugenesia liberal hasta el transhumanismo, y desde la pandemia hasta 

la mercantilización del conocimiento, el debate filosófico sobre la ciencia y la 

tecnología gira en torno a una pregunta fundamental: ¿cómo garantizar que los 

avances científicos estén al servicio de la humanidad y no del poder, la 

desigualdad o la deshumanización?  Esta pregunto junto a ¿Todo lo que puedo 

hacer lo debo hacer? Se configuran como el eje sobre el cual se apoya el futuro 

de la humanidad.  

Autores como Slavoj Žižek y Byung-Chul Han nos recuerdan que la pandemia 

no solo fue una crisis sanitaria, sino una oportunidad para repensar nuestra 

relación con la tecnología y el poder. Mientras que Habermas y Sandel advierten 

sobre los riesgos éticos de la biotecnología y la obsesión por humana por la 

perfección.  

Por su parte Luc Ferry y Lyotard nos invitan a reflexionar sobre el sentido 

existencial de la vida en un mundo cada vez más tecnológico. 

Luc Ferry hace referencia a las demostraciones de Husserl y Heidegger 

sobre estos reduccionismos materialistas. Ellos niegan toda forma de 

trascendencia, sin darse cuenta de que sus explicaciones de las “ilusiones 

de la trascendencia” por la infraestructura, sea económica o neural, son 

una patente onto-teológica. Entienden la infraestructura como el ser que 

explica todo. Heidegger ha demostrado claramente que el materialismo 

posee una estructura teológica. Igualmente, el biologismo de la 



sociobiología es una ontología porque considera que la infraestructura 

neutral es “más real” que la conciencia. (Ferry, 2010, como se cita en 

Leuridan, 2021, p. 217) 

Cabe destacar que aun siendo ateo y materialista. La posición de Ferry, supera 

esta barrera creada por el nihilismo nietzscheano, a partir de su teoría de la 

trascendencia de los valores. Como bien lo señala Leuridan analizando el 

pensamiento de este autor.  

Ferry considera que el materialismo actual no logra suficiente coherencia 

para presentar un nuevo humanismo, una moral. Solo nos queda la 

realidad tal como se presenta. Hay que amar al mundo tal como es.  

Surge la pregunta de si podemos seguir creyendo en el 

materialismo cuando surgen problemas. El materialismo es aceptable 

cuando todo funciona bien, pero cuando aparecen enfermedades, 

accidentes, guerras, etc. el materialista recurre inmediatamente a la 

libertad para ver cómo puede intervenir o prevenir. (Leuridan Huys, 2021, 

pág. 217) 

Debemos ser conscientes de que el reto es monumental, pero también es 

ineludible. La ciencia y la tecnología no son neutrales; son herramientas que 

pueden construir o destruir, emancipar o someter. La política o mejor dicho los 

políticos y los gobiernos tampoco pueden permanecer como simples 

espectadores. Como humanidad, tenemos la responsabilidad de decidir cómo 

utilizarlas, no solo para avanzar técnicamente, sino para preservar aquello que 



nos hace verdaderamente humanos: nuestra dignidad, nuestra libertad y nuestra 

capacidad de soñar con un futuro mejor. 

Por otro lado, aunque el tema de mi artículo versa sobre el análisis filosófico de 

varios autores, esto no solo quiere ser una disertación existencial. En el fondo y 

como bien lo señalan Luc Ferry, Habermas y Leuridan, lo que esta en juego es 

la comprensión del propio ser humano y nuestro futuro como tal. En tal sentido, 

estamos haciendo un análisis desde una comprensión metafísica de lo que 

significa y significará ser humano. 

La Trascendencia de los valores: una fundamentación metafísica de la 

ética. 

Debo destacar aquí la fundamentación metafísica que realiza Leuridan tomando 

como hilo conductor la reflexión del pensador francés Luc Ferry, de Domien De 

Petter y de las fuentes clásicas de la filosofía como Aristóteles, Kant y Tomas de 

Aquino. 

En una primera parte y de manera contundente, se afirma la relación necesaria 

que debe haber entre la ciencia y la ética. Aunque cada una tenga su espacio y 

razón de ser. El afirma: 

El filósofo francés André Comte-Sponville distingue cuatro niveles u 

órdenes con su propia autonomía y sus respectivos límites: el orden 

tecnocientífico, el orden jurídico-político, el orden de la moral y el amor. 

Comte-Sponville, 2004, como se cita en Leuridan, 2021, p. 226) 

Como vemos este orden no solo relaciona ciencia y ética, también entra el juego 

el estado y las leyes, es decir la política. Luego al plantearse la pregunta filosófica 



por excelencia: ¿Por qué existe algo en lugar de nada? Se afirma la existencia y 

trascendencia de los valores como tal. En un mundo marcado por el pensamiento 

y la razón tecnocientífica, fruto del positivismo y materialismo moderno. Nos 

damos cuenta de que esta crisis o encrucijada en la que se encuentra la 

humanidad va de la mano con una visión que podríamos llamar parcial de la 

realidad. 

Todos estos autores tienen la certeza de que lo que esta en juego es el futuro de 

nuestra especie. Pero pocos reflexionan sobre la importancia de una 

fundamentación metafísica del bien, de la verdad o de la justicia como tal. Si 

como sostiene los posmodernos después de Nietzsche y Lyotard, que ya no hay 

valores o que la idea del bien y de la verdad es algo relativa y enmarcada en el 

juicio de cada persona, o mejor como dicen muchos hoy “individuo”. Estamos 

frente a una realidad que metafóricamente podríamos llamar cuántica. Donde 

nada es lo que parece, pero aparece.  

Al final de su obra Leuridan termina afirmando y dando como respuesta a esta 

crisis la ética de la virtud. En la cual, y me suscribo a su pensamiento, afirma que 

no solo se trata de un volver a las fuentes sino repensar la filosofía como una 

respuesta a la totalidad del ser humano y de la realidad. La ciencia y muchos 

filósofos actuales tratan de responder a la crisis actual, pero lo hacen cayendo 

en el juego de la posmodernidad heredera del pensamiento moderno de la sola 

razón. Pero una razón cegada por el positivismo de la ciencia. En clase cuando 

trato de explicar esto de una razón abierta a la realidad metafísica de las cosas 

uso el ejemplo de la persona que aun teniendo dos ojos trata de ver el mundo 

solo manteniendo uno cerrado. La verdad es que desde la antigua Grecia hasta 



ahora la realidad como tal, y la realidad humana, poseen mas dimensiones que 

solo la material o corpórea. Reducir la racionalidad a la experiencia material, o 

querer entender al ser humano desde una racionalidad sujeta a lo empírico o 

sensible, creo que es ver el mundo solo de manera parcial. 

La experiencia narrada por Ferry sobre el amor, la amistad, nos hace ver que los 

valores son un dato inobjetable de lo que forma el estudio del fenómeno humano 

como tal. Nuestra existencia inicia como un dato, dirá Guissani. Añadiendo que 

estamos ahí, aquí, pero no tomamos la decisión de existir. En ese sentido la 

primera constatación frente a la vida humana es que un Don. Que tal Don, no 

depende, de mí, pero que en el fondo, reconozco que hay una cierta insuficiencia 

original. Que no solo esta, y estuvo al origen de ella, sino que continua su devenir 

y presencia en el mundo.  

En otro momento me gustaría continuar este argumento, que nace desde la 

metafísica, pero que abarca también una profunda reflexión teológica. Por ahora 

me gustaría concluir esta pequeña reflexión subrayando las líneas que se 

pueden trazar a tratar de comparar el pensamiento del Papa Francisco y la 

Iglesia, con las del filósofo Michael Sandel. 

La centralidad de la persona humana. 

Toda la ética y Tradición cristiana parte de la centralidad de la persona humana. 

En este sentido tanto el Papa Francisco como Michael Sandel enfatizan la 

importancia de la dignidad intrínseca de cada persona. El Papa habla de la 

necesidad de cuidar a los más vulnerables y de promover una cultura del 



encuentro, mientras que Sandel advierte sobre los riesgos de una visión 

utilitarista del ser humano que podría llevar a la cosificación de las personas. 

La crítica al tecnicismo y al utilitarismo: 

Por otro lado, ambos son críticos al afirmar lo peligrosa que puede ser una visión 

excesivamente tecnocrática y utilitarista de la vida. Recordemos que en el 

pensamiento de J. Bentham, se pierde el frágil muro que separa al ser humano 

del resto de los seres y con ello el hombre corre el riesgo de ser valorado solo 

en función de su utilidad para con los demás. 

Francisco y Sandel nos advierten sobre los peligros de reducir a las personas a 

meras herramientas para alcanzar objetivos externos y de instrumentalizar la 

tecnología para fines que pueden ser perjudiciales para la humanidad. 

La importancia de la comunidad y los vínculos sociales: 

En las encíclicas de Francisco como en las reflexiones de Sandel, encontramos 

una profunda preocupación por la importancia de las comunidades y los vínculos 

sociales. Ambos autores alertan sobre los riesgos de una sociedad individualista 

y fragmentada, y enfatizan la necesidad de construir relaciones basadas en la 

solidaridad y la fraternidad. 

La búsqueda de un sentido más profundo de la vida: 

En mundo donde prevalece el individualismo y la búsqueda del éxito de forma 

egoísta. Es importante destacar que el Papa así como Sandel invitan a una 

reflexión sobre el sentido de la vida y la búsqueda de un bien común que 

trascienda los intereses individuales. El Papa nos invita a encontrar la felicidad 



en Dios y en el servicio a los demás, mientras que Sandel nos recuerda la 

importancia de cultivar las virtudes y de vivir una vida significativa. 

Por otro lado no podemos dejar de lado la preocupación de ambos autores por 

el transhumanismo. Que con su promesa de mejorar las capacidades humanas 

a través de la tecnología, plantea interrogantes importantes sobre lo que significa 

ser humano. Estas pueden terminar generando: 

Desigualdad: 

Como bien lo señalaba Habermas, igual que Sandel y Francisco. El acceso a las 

tecnologías de mejora humana podría generar una nueva forma de desigualdad, 

en la que solo aquellos que puedan pagarlas tendrían acceso a una vida más 

larga y saludable. O como lo vaticino Lyotard la ciencia solo estaría al alcance y 

al servicio de la economía. 

La pérdida de la humanidad: 

El temor expresado por Habermas y el propio Luc Ferry sobre la modificación 

genética y la mejora de las capacidades cognitivas nos podrían llevar a una 

pérdida de lo que nos hace humanos: valores como la empatía, la compasión y 

la fragilidad, etc. 

La instrumentalización de la vida: 

Por ultimo y no menos importante esta la posibilidad de que el transhumanismo 

nos podría llevar a una visión instrumental de la vida, en la que los seres 

humanos son vistos como objetos que pueden ser diseñados y perfeccionados. 

Es como si el sueño de Galton en 1883, se hiciera realidad. La ciencia al servicio 



del diseño humano, es decir de ingeniería genética. Solo esta “elite” y sus dueños 

tendrían bajo sus hombros el futuro de la especie.  

En suma quisiera terminar breve artículo con unas líneas de ultima encíclica del 

Papa Francisco sobre la importancia del corazón: 

En este mundo líquido es necesario hablar nuevamente del corazón, 

apuntar hacia allí donde cada persona, de toda clase y condición, hace su 

síntesis; allí donde los seres concretos tienen la fuente y la raíz de todas 

sus demás potencias, convicciones, pasiones, elecciones. Pero nos 

movemos en sociedades de consumidores seriales que viven al día y 

dominados por los ritmos y ruidos de la tecnología, sin mucha paciencia 

para hacer los procesos que la interioridad requiere. En la sociedad actual 

el ser humano «corre el riesgo de perder su centro, el centro de sí 

mismo». «El hombre contemporáneo se encuentra a menudo trastornado, 

dividido, casi privado de un principio interior que genere unidad y armonía 

en su ser y en su obrar. Modelos de comportamiento bastante difundidos, 

por desgracia, exasperan su dimensión racional-tecnológica o, al 

contrario, su dimensión instintiva». Falta corazón (Papa Francisco, 2024). 

Corazón, una palabra tan simple pero que como bien los subraya el Papa 

encierra mucho sentido, quizás a nuestra ciencia hodierna le sobra mucho saber, 

pero le falta el corazón. 

 



Referencias 

Ferry, L. (2017). La revolución transhumanista : cómo la tecnomedicina y la 

uberización del mundo van a transformar nuestras vidas. Traducción de 

Alicia Martorell.Alianza Editores. 

Giussani, Luigi (1987) El sentido religioso. Madrid: Encuentro. 

Habermas, J. (2002). El Futuro de la Naturaleza humana. Hacia una eugenesia 

liberal. Barcelona: Paidós. 

Habermas, J. (04 de 04 de 2024). Habermas: nunca habíamos sabido tanto de 

nuestra ignorancia. La Vanguardia. Obtenido de 

https://www.lavanguardia.com/cultura/20200404/48295927411/habermas

-nunca-habiamos-sabido-tanto-de-nuestra-ignorancia.html 

Han, B.-C. (21 de marzo de 2020). La emergencia viral y el mundo de mañana. 

Byung-Chul Han, el filósofo surcoreano que piensa desde Berlín. El Pais. 

Obtenido de https://elpais.com/ideas/2020-03-21/la-emergencia-viral-y-

el-mundo-de-manana-byung-chul-han-el-filosofo-surcoreano-que-piensa-

desde-berlin.html 

Leuridan, J. (2021). El Sentido de las Dimensiones Éticas de la Vida. Lima: 

Generis Publishing. 

Lyotard, J. F. (1987). La condición postmoderna. Informe sobre el saber. 

Ediciones Catédra S.A. 

Papa Francisco. (24 de Octubre de 2024). Carta Encíclica Dilexit Nos: sobre el 

amor humano. N.9. (L. E. Vaticana, Ed.) Obtenido de 



https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/2024

1024-enciclica-dilexit-nos.html 

Sandel, M. (2007). Contra la perfección: La ética en la era de la ingeniería 

genética. Barcelona, España: Marbot. 

Villela Cortés, F., & Linares Salgado, J. E. (2011). Eugenics. A historical 

analysis and a possible proposal. Acta Bioethica, 17(2), 189–197. 

https://doi.org/10.4067/s1726-569x2011000200005 

Žižek, S. (2020). Pandemia: La covid-19 estremece al mundo. Anagrama. 

 

 

Nota del autor 

Este trabajo fue revisado con el apoyo de la herramienta de inteligencia artificial 

DeepSeek, utilizada exclusivamente para mejorar la claridad, la redacción y la 

presentación del texto. Todas las ideas, interpretaciones y conclusiones 

pertenecen íntegramente al autor. 


