
 

1 
 

LA EDUCACIÓN EN GRECIA Y ROMA 

 

THE EDUCATION IN GREECE AND ROME 

 

Dr. Alan Patroni Marínovich 

 

Resumen  

Se desarrolla una breve revisión de la educación en la Antigüedad, específicamente en Grecia 

y Roma, planteando un análisis de naturaleza comparativa y crítica. Se pone un énfasis 

especial en el pensamiento educativo de figuras cruciales como Sócrates, Platón, Aristóteles 

y Marco Aurelio. El artículo establece que en la antigua Grecia (siglos V-IV a.C.), la idea 

rectora de la formación fue la paideia, un concepto que trascendía la instrucción cognitiva. La 

paideia se definía como la formación integral y "crianza humana", haciendo énfasis en el 

desarrollo del carácter y el ejercicio cotidiano de las virtudes ciudadanas. Por su parte, la 

educación en Roma asimiló elementos griegos, pero los combinó con un enfoque más práctico 

y utilitario (orientado a la oratoria y el derecho) y una índole moral centrada en la disciplina. 

En ambas civilizaciones, el sistema educativo era de naturaleza fundamentalmente privada y 

se enfocaba en la formación de las élites sociales. 

 

Palabras Clave: Educación Antigua; Paideia; Virtudes Ciudadanas; Educación Clásica; 

Grecia; Roma; Formación del Carácter; Filosofía Educativa. 

 

Abstract  

This article provides a brief review of education in Antiquity, focusing specifically on Greece 

and Rome, and implementing a comparative and critical analysis. Special emphasis is 

placed on the educational thought of crucial figures such as Socrates, Plato, Aristotle, and 

Marcus Aurelius. The study establishes that in ancient Greece (5th–4th centuries B.C.), the 

guiding idea of formation was paideia, a concept that transcended mere cognitive instruction. 

Paideia was defined as integral formation and "human upbringing," emphasizing character 

development and the daily exercise of citizen virtues. Roman education, while assimilating 

Greek elements, combined them with a more practical and utilitarian focus (oriented towards 

oratory and law) and a moral nature centered on discipline. In both civilizations, the 

educational system was fundamentally private, focusing primarily on the training of the social 

elites. 



 

2 
 

Keywords: Ancient Education; Paideia; Citizen Virtues; Classical Education; Greece; Rome; 

Character Formation; Educational Philosophy. 

. 

 

 

INTRODUCIÓN 

La educación en la Antigüedad Clásica, particularmente la desarrollada en Grecia y Roma, 

constituye el fundamento filosófico y pedagógico sobre el que se erigió la civilización 

occidental. El presente trabajo, que se constituye como la Parte I de un análisis más amplio, se 

propone desarrollar una revisión concisa de los sistemas formativos de ambas culturas, 

buscando clarificar sus principios rectores y sus ideales formativos. Para lograrlo, se plantea 

un análisis de naturaleza comparativa y crítica de las trayectorias educativas, prestando especial 

énfasis en el pensamiento de figuras cruciales para la pedagogía y la filosofía antigua, tales 

como Sócrates, Platón y Aristóteles en la tradición griega, y Marco Aurelio en el contexto 

romano. Esta primera entrega sienta las bases históricas y conceptuales para comprender la 

evolución de la formación del carácter y las virtudes ciudadanas, pilares esenciales cuya 

vigencia será examinada en la segunda parte de este estudio en relación con la educación 

aplicada por la Inteligencia Artificial. 

 

1. La Educación En La Antigüedad Grecia Y Roma 

En primer lugar, intentaremos clarificar y profundizar el contexto y las características generales 

de la educación en las antiguas culturas de Grecia y Roma:  

 

• Así, en Grecia (específicamente en los siglos V-IV a.C.) se postulaba como idea rectora la 

denominada paideia, la misma que hacía referencia a “educación”, “crianza” o “formación 

humana”, elementos estos que implicaban no sólo un concepto de educación como 

instrucción orientada al aprendizaje asimilativo de contenidos cognitivos sino a la 

educación en cuanto formación del carácter, haciendo énfasis basicamente en el desarrollo 

y ejercicio cotidiano de las denominadas “virtudes ciudadanas”. 

• Por su parte, en Roma, la educación asimiló muchas ideas y conceptos griegos, 

combinándolos con un enfoque práctico (ejercicio de la oratoria, aplicación de derecho y 

servicios jurídicos, orientados al servicio público) y también de índole moral (la virtud en 

cuanto, disciplina), todo esto centrado básicamente en la formación de las élites. 



 

3 
 

 

Los sistemas educativos eran -obviamente- de naturaleza privada y disponían de tutores, 

escuelas de gramática, retórica; que, además, impartían educación informal sobre las buenas 

costumbres en el hogar y en el desempeño social, como referencia esencial se aplicada el 

ejemplo mismo del maestro, que con su modo de vida era una referencia fundamental. Como 

característica pedagógica esencial se apreciaba que los valores sociales, tales como ciudadanía, 

honor, virtud, participación política, estaban profundamente imbricados con la formación 

educativa. 

 

2. En torno a los grandes maestros 

Sócrates 

El principal objetivo de la educación socrática era la auscultación moral del alma. Es decir, 

pretendía enseñar a las personas a vivir bien mediante el ejercicio activo de las virtudes, 

concibiendo la virtud como uno de los elementos distintivos de lo verdaderamente bueno. No 

aplicaba una técnica pedagógica especifica, sino que orientaba, mediante el dialogo, a que el 

alumno reflexionara sobre su propia vida y la validez y vigencia de sus actuales conocimientos, 

creencias y valores, tal como refiere Welch (2024)1. Para Sócrates, el conocimiento conducía 

a la virtud, mientras que la ignorancia era considerada el origen de los errores morales). 

Alejarse progresivamente de la original ignorancia y acercarse progresivamente al 

conocimiento era una de las metas fundamentales del ser humano. Por tanto, el ser humano 

debe vivir su vida examinándose frecuentemente, es decir, “una vida sin examen no merece ser 

vivida”. 

 

En cuanto al método socrático (elenchos) puede decirse que era uno de sus principales recursos 

educativos y constaba básicamente de: diálogos, preguntas, respuestas, oposiciones y 

refutaciones, cuestionamiento frecuente de opiniones establecidas y de creencias injustificadas. 

Sócrates no efectuaba las actualmente denominadas “clases magistrales” en el sentido actual 

básicamente entablaba conversaciones con el alumno, a través de las cuales les explicaba las 

contradicciones detectadas y, así, llevaba al alumno a analizar y reevaluar sus propias 

creencias. 

 
1 Welch, K. (2024). Ancient Greek and Roman Ethics and Education. En S. Fraser-Burgess, J. Heybach & D. 

Metro-Roland (eds.), Cambridge Handbook of Ethics and Education (pp. 24-42). Cambridge University Press. 

core-cms.cambridgecore.org 

 

https://core-cms.cambridgecore.org/core/books/abs/cambridge-handbook-of-ethics-and-education/ancient-greek-and-roman-ethics-and-education/FBDF077108C0B15C78061BFF63879482?utm_source=chatgpt.com


 

4 
 

 

El maestro, enseñaba en ambientes públicos, utilizando el Agora, es decir no recurría a las aulas 

formales, tampoco dejó escritos propios. Es de precisar que lo que conocemos acerca de su 

filosofía y enseñanzas se sabe por referencias de Platón, Jenofonte y otros. Entre los valores 

promovidos por Sócrates, destacaba la “virtud” (areté o facultad de hacer muchos y grandes 

bienes a todos), justicia, temperancia, coraje, conocimiento como bien supremo. Su interés 

esencial, según Mares (2018)2 era desarrollar en el alumno su interés por la verdad, fortalecer 

su integridad moral, estimular la humildad intelectual y, sobre todo, reconocer que son muchas 

las cosas que el ser humano no sabe. 

 

En cuanto a la vigencia del pensamiento socrático en la educación moderna puede precisarse 

que Sócrates es uno de los pensadores más relevantes en la educación de todos los tiempos. Su 

método pedagógico, sustentado en el cuestionamiento y el diálogo, ha planteado los 

fundamentos del pensamiento crítico y sigue siendo un modelo pedagógicamente vigente. A 

través de la mayéutica (método a través del cual el docente formula preguntas que conducen al 

alumno a descubrir determinados conocimientos mediante la reflexión personal, la cual 

posibilita un aprendizaje más profundo, por ser fruto del esfuerzo personal y, por tanto, más 

significativo emocionalmente por ser fruto de un esfuerzo personal y no de una consulta 

altamente mecanizada y con respuestas reiterativas. En este contexto podría programarse 

sistemas de IA (Inteligencia Artificial) para que, en vez dar respuestas planas y reiterativas a 

los alumnos -situación que los induce al facilismo y al plagio- y que conlleva a situaciones de 

deterioro neuronal por falta de práctica, según lo demuestran estudios recientes del MIT (2025), 

los induzca por medio de planteamientos y preguntas inteligentes a encontrar las respuestas 

validas. 

   

En la actualidad, los principios pedagógicos socráticos pueden aplicarse en el ámbito educativo 

para estimular el pensamiento crítico, la resolución de problemas y la toma de decisiones. La 

enseñanza socrática se fundamentaba en el diálogo. En vez de proporcionar contenidos 

educativos unidireccionalmente, Sócrates formulaba preguntas que conducían sus discípulos a 

cuestionar sus propias creencias y a desarrollar nuevos contenidos mediante la aplicación del 

pensamiento reflexivo y el razonamiento lógico. Este original método implicaba en dos fases: 

 
2 Mares, M. (2018). The Classical Educational Concepts of Socrates, Plato & Aristotle. Preprint, University 

College London. ResearchGate 

https://www.researchgate.net/publication/327161022_The_Classical_Educational_Concepts_of_Socrates_Plato_Aristotle?utm_source=chatgpt.com


 

5 
 

 

1. Ironía Socrática: El maestro admitía inicialmente su propia ignorancia lo cual inducía al 

alumno a reconocer sus propias limitaciones sin afectar su autoestima. 

2. Aplicación de la Mayéutica: A través de preguntas estructuradas, el maestro guiaba al 

estudiante para que descubriera el conocimiento por cuenta propia sin recibirlo 

pasivamente. 

 

El método socrático es aplicado actualmente en el moderno ámbito educativo ya que estimula 

el pensamiento crítico y una verdadera autonomía en el aprendizaje. Los educadores aplican 

este sistema para estimular la participación, el análisis reflexivo y el desarrollo de habilidades 

argumentativas en sus estudiantes. Esto se puede constatar en las siguientes instancias: 

 

1. Fomentar el Pensamiento Crítico. Usar preguntas abiertas es un sistema muy aplicado para 

estimular el análisis crítico y la reflexión personal. Por ejemplo, en vez de darle al alumno 

una definición literal y cerrada del concepto, el educador puede formular preguntas 

inductoras que conduzcan al alumno a descubrir personalmente la respuesta correcta. Esto 

es altamente motivador ya que el alumno logra estructurar su propia comprensión del 

asunto investigado aplicando el debate y sus propios recursos argumentativos. 

2. Plantear un aprendizaje basado en preguntas. El método socrático posibilita que los 

educandos desarrollen sus propias capacidades de razonamiento mediante la formulación 

progresiva de preguntas relacionadas con el tema.  Por ejemplo, en vez de proporcionar 

directamente las causas de un problema, se puede inducir a que el alumno las descubra 

aplicando su propio esfuerzo. Este proceso, obviamente, incentiva la búsqueda de 

respuestas propias logradas mediante la aplicación del análisis lógico y la revisión de la 

evidencia fáctica. 

3. Construcción del Conocimiento a través del Diálogo. El método socrático fomenta el 

desarrollo del denominado “aprendizaje colaborativo” estimulando la discusión grupal de 

ideas. El docente puede organizar debates en los que los participantes defienden sus 

posturas con intercambios argumentales. Esto no solo mejora los niveles de comprensión 

de los temas incluidos, sino que también promueve el desarrollo de las capacidades 

expresivas verbales, las estrategias argumentativas y la toma de decisiones bien 

sustentadas. 

4. Evaluación Formativa a través del Diálogo. En vez de depender exclusivamente de pruebas 

escritas estandarizadas para evaluar los aprendizajes, los docentes pueden aplicar diálogos 



 

6 
 

al estilo de Sócrates para evaluar el nivel de conocimientos de los participantes. Preguntas 

cualitativas sobre su real desarrollo cognitivo permiten evaluar el nivel de comprensión 

alcanzado y la evolución del pensamiento crítico de los estudiantes. 

Demás está decir que estos procedimientos pueden trasladarse al campo de la Inteligencia 

Artificial con los beneficios de mayor rapidez y eficacia operativa. 

   

Lo importante es reiterar que el legado de Sócrates en la educación actual sigue vigente. Sus 

métodos de enseñanza, basados en el diálogo y la indagación, permiten desarrollar el 

pensamiento crítico y fomentar el aprendizaje activo. Incluso, la aplicación de estos 

procedimientos para formar profesionales apoyados por técnicas multimedia y programas de 

inteligencia artificial, los docentes pueden agilizar y facilitar procesos educativos más 

eficientes y dinámicos, logrando una comprensión más amplia y profunda de los contenidos 

impartidos. 

 

 

 

Platón 

Para Platón el objetivo fundamental de la educación era lograr la formación del alma, es decir 

alcanzar el “alma justa” (Un alma adecuadamente educada que logra alcanzar la templanza, el 

valor y la sabiduría) que posibilita consolidar un pueblo sano, próspero, culto y libre, como 

indica Karpouzis (2024)3, Uba educación así concebida permite el logro de la justicia tanto 

personal como comunitaria. Por esta razón, en La República, Platón señala que la educación 

persigue y contribuye al logro de un estado justo, donde los gobernantes deben disponer de una 

educación especial. Por tanto, el objetivo de la educación platónica era contribuir al logro y 

desarrollo de un Estado perfecto. En este sentido, el sistema educativo platónico se plantea 

como objetivo final formar a los futuros gobernantes en la Verdad, el Bien y en el dominio de 

sus pasiones, de modo que se alcance un ideal Estado Perfeco. Educar para Platón era ascender 

desde lo material a lo ideal. Lograr este objetivo era llegar a conocer lo Eterno, lo Bueno, es 

decir, los ideales finales. Dentro de esta perspectiva Educar es posibilitar para que el individuo 

ascienda progresivamente logrando progresivamente cada vez mejores niveles. No solo 

cognitivos sino también y fundamentalmente, morales. 

 
3 Karpouzis, P. (2024). What would Plato say? Concepts and notions from Greek philosophy applied to 

gamification mechanics for a meaningful and ethical gamification. arXiv. arXiv 

https://arxiv.org/abs/2403.08041?utm_source=chatgpt.com


 

7 
 

 

La pedagogía platónica se estructura en etapas y niveles progresivos: actividades de gimnasia 

y educación musical para los más jóvenes, luego formación en ciencias matemáticas, 

introducción a la geometría y astronomía y, finalmente filosofía/dialéctica para los más 

capaces. Esta metodología secuencial y por etapas cada vez mas especializadas y complejas ha 

sido considerada por Soames (2019)4 como reiteradamente aplicada en la actual pedagogía 

digital. La educación musical/cultural y corporal son importantes en los primeros años y se va 

ascendiendo en complejidad según las competencias personales mediante un elaborado sistema 

de méritos. Por otro lado, esta educación -en cuanto metodología- recurría esencialmente al uso 

de diálogos, metáforas, alegorías (recordemos al uso de la cueva, etc.), enseñanza considerada 

en aquellos tiempos como “enseñanza dialéctica” no solo consistía en transmitir 

conocimientos, sino que se centraba en desarrollar la capacidad de razonar, de cuestionar, como 

pretende actualmente la enseñanza crítica, basada en el análisis y pensamiento crítico. Se debe 

precisar que esta “reciente” propuesta de enseñanza pretende ayudar a los actuales estudiantes 

a cuestionar las creencias y prácticas establecidas fruto de la progresiva adquisición de una 

conciencia crítica. 

 

Los valores que preconiza la educación platónica son el logro del bien, la verdad, la justicia y 

la belleza, integrados dentro de un campo armónico en donde predomina la equidad como ideal 

comunitario enmarcado dentro de un ambiente en donde reina la virtud como valor esencial. 

 

La enseñanza desde el enfoque platónico realza la importancia del rol del filósofo como 

orientador y líder que sustenta su autoridad en un liderazgo fundamentado en sus prácticas 

éticas y en su conocimiento crítico. Para Platón, la educación posibilita que la persona supere 

el mero sentido común y se oriente a superar la engañosa “realidad sensible” en busa de la 

“realidad ideal”. Este proceso educativo, para Platón, permite superar lo aparente (lo 

supuestamente real) hacia lo verdadero, pues el verdadero conocimiento para Platón versa 

sobre lo inteligible y no solo sobre lo sensible que es aparente. 

 

Para Platón, la educación verdadera es aquella que forma al individuo desde su más tierna edad 

preparándolo para el logro y el ejercicio de la virtud, formación que lo hace deseoso como ideal 

 
4 Soames (2019). The World Philosophy Made: From Plato to the Digital Age. Princeton University Press. 

 



 

8 
 

de logro para otros y lo impulsa a convertirse en un buen ciudadano, que sabrá gobernar y ser 

gobernado con justicia y ética. Como diversos autores señalan, el objetivo general de la 

educación platónica fue la formación del “hombre de Estado”. Con este propósito fundó la 

Academia: con el fin de formar políticos y gobernantes.  

 

Como ya se indicó diversos autores coinciden en que la pedagogía platónica mantiene su 

vigencia en la actualidad, sobre todo en las siguientes áreas: 

 

• Adecuación del contenido educativo según el nivel del alumno: Diseño de programas 

educativos escalonados que progresan desde los niveles básicos hasta los más complejos 

según los logros de los alumnos. 

• Promoción del desarrollo progresivo del pensamiento crítico y la reflexión: Basados 

en a dialéctica platónica, se puede fomentar progresivamente el pensamiento crítico 

ejercitado aisladamente hacia la reflexión crítica permanente y continua asumida como 

hábito consuetudinario. 

• Formación de líderes y tomadores de decisiones: Actualmente la educación se orienta 

en la preparación de líderes y personas que tomen decisiones con criterios razonables y 

principios éticos. 

 

Por tanto, el modelo educativo platónico permanece vigente en la educación moderna. La 

concepción progresiva del aprendizaje, su interés en la formación de líderes con habilidades 

críticas y competencias en la toma de decisiones acertadas y rápidas se aplican en diversas 

áreas educativas. Al concebir el proceso educativo en niveles secuenciales, estimular la 

reflexión crítica y capacitar a los alumnos en la toma de decisiones, la moderna educación está 

asumiendo el legado platónico en la importante tarea de crear entornos de aprendizaje 

verdaderamente efectivos y altamente significativos. 

 

Aristóteles 

Aristóteles comparte con Platón el interés por la virtud, sin embargo, centra su interés en lo 

tangible, lo empírico y, por tanto prioriza el rol de la observación. Para Aristóteles, el fin de la 

educación es lograr la eudaimonía (la eudaimonía es el bien supremo. Es la actividad del alma 

actuando acode con la virtud. Para Aristóteles, hay dos clases de virtudes: virtudes morales y 

virtudes intelectuales. Por un lado, la virtud moral reside en un término medio determinado por 

la virtud intelectual. Se considera que la sabiduría y la virtud moral son interdependientes. La 



 

9 
 

eudaimonía es la cumbre del florecer humano, logrado a través de la educación de la razón 

práctica, la razón teórica, y la participación virtuosa en la vida comunitaria. La educación, para 

Aristóteles, persigue como fin último la formación de ciudadanos virtuosos, capaces de 

deliberar racionalmente, el logro de la justicia, de la fraternidad y de vivir bien en armonía con 

la sociedad humana. 

 

En lo que atañe a su metodología la educación aristotélica plantea: 

 

• Una educación progresivamente gradual, acorde a la naturaleza del niño y que reconoce 

que debe adecuarse a las distintas etapas de desarrollo humano. 

• Centrada en la enseñanza de diversas disciplinas, como la lógica, la ética, la política, las 

ciencias naturales, las artes, las cuales se inculcarán mediante el uso de ejemplos, de 

sistemas analogías, mediante demostraciones prácticas y mediante la observación. 

• Que reconoce la importancia de la habituación en tanto fenómeno de acostumbramiento ya 

que considera que la virtud se adquiere por la reiterada práctica o repetición de hábitos 

buenos. 

 

Los valores, para Aristoteles. comprenden un conjunto de virtudes éticas (justicia, templanza, 

valentía), las virtudes intelectuales (sabiduría, conocimiento) y la importancia del “término 

medio” la virtud está en el término medio”). Aristóteles otorga gran importancia a la razón, de 

la naturaleza, tanto humana como institucional, que se rige por el bien común. La recta razón 

se presenta, cuando -según Aristóteles- la parte irracional del alma no impide a que la parte 

racional lleve a cabo su propia actividad. En este caso, la acción se denominará "según la recta 

razón", es decir, cuando las pasiones humanas no impidan al entendimiento realizar su normal 

actividad, la acción ocurrirá "según la recta razón". 

 

El pensamiento aristotélico en el campo educativo mantiene su vigencia,  Karatsiori (2023)5 

indica cómo Aristóteles ha sido interpretado e incluido en los modernos debates pedagógicos 

referentes a la calidad educativa, justicia distributiva y equitativa, y en el inacabable debate de 

individualidad vs comunidad. Este autor reflexiona sobre la calidad educativa, desde los 

 
5 Karatsiori, M. (2023) In the pursuit of “Quality Education”: From ancient times to the digital era, can there 

be a consensus? https://www.tandfonline.com/doi/full/10.1080/2331186X.2023.2286817 

 

 

 

https://www.tandfonline.com/doi/full/10.1080/2331186X.2023.2286817


 

10 
 

filósofos antiguos hasta las modernas teorías del aprendizaje vigentes en los modernos 

conceptos digitales actuales. Intenta registrar si podría haber un consenso entre todas las partes 

interesadas al plantear la pregunta "¿Puede haber una definición de educación de calidad que 

sea aceptada por todos?" Señala que el concepto de equidad y democracia en la educación 

prevalece tanto para los antiguos filósofos como para las modernas teorías del aprendizaje, a 

través de tres principios generales: 1. Un entorno de respeto reciproco entre todos integrantes 

de la unidad educativa; 2. Procesos educativos diferenciados según los tipos de alumnos con 

un enfoque centrado en el respeto a la individualidad del estudiante; 3. Adquisición de 

conocimientos para el logro del bienestar general en el contexto de un sistema social respetuoda 

de los valores éticos y cívicos. Finalmente, intenta vincular el concepto de calidad educativa 

con el entorno digital global actual y relacionarlo con el contexto local especifico del aula 

específica. En lo referente a la vigencia del pensamiento educativo de Aristóteles en la 

educación moderna es notable, pero las más de las veces no de forma directa, sino 

reinterpretado o integrado en corrientes pedagógicas contemporáneas.  

 

1. Vigencia del pensamiento de Aristóteles en la educación moderna 

a. En la Educación del carácter y ética 

• Las corrientes actuales que promueven la educación socioemocional, la educación del 

carácter o la educación en valores como en Nussbaum (2010)6 tienen claras raíces 

aristotélicas. 

• La idea de que la virtud se aprende mediante el hábito anticipa enfoques modernos que 

referidos a la importancia de los ambientes formativos consistentes, más allá de la 

introyección de contenidos educativos. 

 

b. En el desarrollo de la denominada “educación integral” 

• En la actualidad se promueve una educación integral que abarca: física, emocional, 

social y cognitiva, como en el enfoque del aprendizaje socioemocional, UNESCO, 

2021)7. Esta visión refleja el modelo aristotélico de cultivar todas las facultades 

humanas. 

 
6 Nussbaum, M. C. (2010). Sin fines de lucro. Por qué la democracia necesita de las humanidades. Katz Editores. 
7 UNESCO. (2021). Marco de competencias socioemocionales para los sistemas educativos. Oficina Regional de 

Educación para América Latina y el Caribe. 

 



 

11 
 

• Los conceptos educativos aristotélicos concuerdan con el modelo de “inteligencias 

múltiples” de Howard Gardner (inteligencias múltiples)8, que reconoce la existencia de 

diversas capacidades intelectuales que deben desarrollarse armónicamente. 

 

c. Propuesta de un currículo respetuoso de las etapas del desarrollo 

• Aristóteles propone una educación progresiva que se ajuste y respete las diversas etapas 

del desarrollo noción que está presente en la denominada “psicología del desarrollo” 

propuesta por  Piaget, Erikson y otros) así como en la noción del “currículo por ciclos”. 

 

d. Propuesta de una Educación cívica y democrática 

• La concepción aristotélica de la educación como herramienta para el ejercicio de la vida 

pública y política ha sido recuperada en el actual “modelo republicano de educación 

cívica” conformado por un conjunto de propuestas para formar ciudadanos activos, 

responsables y críticos. 

 

e. Ejercicio de la Educación como ejercicio reflexivo y acción moral 

• Aristóteles plantea su visión de la phronesis (sabiduría esencialmente práctica) como 

capacidad requerida para actuar éticamente según el contexto está presente en teorías 

referidas a la “práctica docente reflexiva” desarrollada en la actualidad por Donald 

Schön (1998)9. 

• En el caso de la formación docente, se rescata la noción aristotélica referida a la 

importancia de actuar con juicio moral y ético más allá del conocimiento técnico. 

 

2. Críticas y límites de la concepción aristotélica desde la perspectiva educativa actual 

Crítica Explicación 

Elitismo 

Aristóteles no concebía una educación universal: su modelo excluía a 

mujeres, esclavos, y extranjeros (metecos). Hoy, la educación 

moderna es universalista. 

Autoritarismo 

potencial 

Aunque defendía la virtud, su modelo podía ser paternalista: formar 

ciudadanos "buenos" según un ideal preestablecido por el Estado. En 

la educación democrática contemporánea se promueve el 

pensamiento autónomo y el pluralismo. 

 
8 Gardner, H. (1993). Multiple lntelligences: The Theory in Practice. Nueva York: Basic Books. 
9 Schön, Donald (1998). El profesional reflexivo. Barcelona: Paidós 

. 



 

12 
 

Crítica Explicación 

Enfoque en la virtud 

como objetivo único 

Hoy se reconocen múltiples fines de la educación (instrumentales, 

laborales, críticos, creativos, personales), no sólo éticos o cívicos. 

Desfase tecnológico 

y científico 

Obviamente, Aristóteles no previó los desafíos de la educación 

digital, el cambio climático, la globalización, etc., por lo que su 

pensamiento necesita actualizarse y no aplicarse de forma literal. 

 

En conclusión, el pensamiento educativo de Aristóteles sigue vigente en múltiples 

dimensiones: 

• En los aspectos referidos a la formación ética y cívica 

• En la concepción referida al desarrollo integral del ser humano, 

• En la educación como medio para vivir bien y armonicamente en sociedad. 

 

Aunque hay límites y distancias históricas importantes, su visión humanista, racional, 

comunitaria y gradual del proceso educativo ha influido decisivamente en el pensamiento 

pedagógico moderno. La clave está en abordar el pensamiento educativo de Aristóteles con 

una lectura crítica y contextualizada, que permita rescatar sus ideas centrales dirigidas a 

elaborar una educación ética, reflexiva y humanizadora en el siglo XXI. 

 

Marco Aurelio 

Marco Aurelio nos ofrece la variante romana de una educación filosófica aplicada, 

particularmente a la vida y al ejercicio del poder, posición fuertemente influenciado por el 

estoicismo. Los estoicos eran conocidos por enseñar que “la virtud es el único bien» para el ser 

humano” y que la salud, la riqueza o el placer, no eran ni buenas ni malas en sí mismas y que 

su valor radicaba en considerarlas como medio para que la virtud actúe. El objetivo de los 

estoicos era alcanzar la felicidad o la autorrealización (eudaimonia).a la que se llegaba 

mediante la virtud moral (areté) y la serenidad (ataraxia). 

 

Para Marco Aurelio los objetivos esenciales de la educación eran: 

• Cultivar la virtud interna, desarrollar la fortaleza moral frente a la adversidad, ejerciendo 

el autocontrol concebido como la disciplina del alma. 

• No restringir la educación solo al ciudadano sino extenderla al dirigente, al gobernante, en 

el sentido de que su vida pública refleje el logro alcanzado de la justicia, la sabiduría y la 

autoconsciencia. 



 

13 
 

• En sus Meditaciones, Marco Aurelio plantea un permanente autoexamen, que posibilita una 

educación continua hacia la virtud. 

 

Marco Aurelio planteaba una metodología educativa basada en los siguientes procedimientos:  

  

• Permanente reflexión personal, llevar un diario interior, meditar sobre las máximas 

estoicas. 

• Recibir una tutoría temprana: Marco Aurelio tuvo desde muy temprano tutores epistolares 

y retóricos como Fronto, accedió tempranamente a corrientes filosóficas como la estoica y 

recibió enseñanzas que le influenciaron de Epicteto y Rusticus).  

• El maestro como ejemplo moral, significar vivir conforme a los principios que se predican: 

modestia, sencillez, autodisciplina. 

 

Los valores educativos planteados por Marco Aurelio son: 

• Logro y ejercicio consuetudinario de la virtud como bien supremo. Practica permanente  de 

la Justicia, moderación, coraje, sabiduría. 

• Practica de la faternidad, cosmopolitismo (ver a todos los seres humanos como parte de la 

comunidad), aceptación de lo que no se controla, moderación frente al poder, humildad. 

 



 

14 
 

Cuadro comparativo de los autores mencionados y análisis crítico 

Tema Comparaciones Críticas / Limitaciones 

Enfoque en 

virtud vs 

conocimiento 

técnico 

Sócrates, Platón y Aristóteles coinciden en que la educación 

debe formar carácter y virtud. Platón añade la dimensión 

trascendente del Bien, Socrates lo hace mediante la 

autoindagación, Aristóteles lo integra con lo empírico y lo 

práctico. Marco Aurelio traslada ese ideal al ejercicio 

cotidiano del poder y de la vida personal. 

La virtud como meta puede resultar abstracta para muchos; 

las diferencias sociales (género, clase, ciudadanía etc.) 

limitaban quién participaba en estos sistemas. Por ejemplo, 

gran parte de la educación era para ciudadanos varones con 

recursos. Las aspiraciones filosóficas podían resultar elitistas. 

Método de 

enseñanza 

Diálogo socrático, dialectica platónica, observación 

aristotélica, reflexión personal y vida ejemplar en Marco 

Aurelio. También, la tutoría personalizada (como para 

Marco Aurelio), la importancia de los ejemplos morales. 

Poca sistematización institucionalizada excepto en el caso de 

la Academia, el Liceo, escuelas estoicas. Marginalidad de las 

mujeres, esclavos, quienes no eran ciudadanos. También 

dependencia de la memoria, repetición, falta de variedad 

metodológica en algunas áreas. En Roma, educación más 

enfocada a oratoria y retórica, lo que puede descuidar 

formación moral profunda. 

Valores sociales 

y políticos 

Todos tenían una fuerte conexión entre educación y política 

/ vida ciudadana. Platón imagina un Estado ideal donde la 

educación forma guardianes; Aristóteles considera al ser 

humano “animal político”, y la educación para la justicia y 

participación; Marco Aurelio mezcla deber público y ética 

personal. 

Riesgo de que la educación sirva para reproducir estructuras 

de poder. En muchas ocasiones la educación era vehículo de 

control social, de mantenimiento del status quo. Además, los 

ideales filosóficos podían alejarse de la realidad de la práctica 

educativa en tiempos de crisis, desigualdad, falta de acceso. 

Relevancia para 

la actualidad 

Hay lecciones valiosas: educación del carácter, el énfasis en 

el pensamiento crítico, la importancia de la reflexión 

personal, valores éticos, la importancia del maestro/tutor 

ejemplar, la idea de educación continua. 

Necesidad de adaptación: hoy la escala, el acceso, la 

diversidad cultural y social, los fines económicos y 

tecnológicos hacen que no todo lo antiguo sea aplicable 

directamente. También, la tensión entre formación 

moral/ética y neutralidad institucional, pluralismo, derechos 

humanos modernos. 
 

 



 

15 
 

Aplicaciones actuales derivadas de los cuatro autores mencionados  

• Incorporar el pensamiento crítico al currículo: inspirado en Sócrates y Platón. 

• Importancia del carácter, ética, ciudadanía, no solo competencias instrumentales. 

• Reconocer etapas del desarrollo y adecuar métodos (Aristóteles). 

• Fomentar la educación personal, reflexiva, como lo hace Marco Aurelio: diario, autoexamen. 

• El maestro/tutor debe ser ejemplo no solo de saber sino de vivir conforme a los valores que enseña. 

 

Conclusión 

La educación en Grecia y Roma, a través de Sócrates, Platón, Aristóteles y Marco Aurelio, se caracteriza por una preocupación por la virtud, la 

formación moral y ética, el pensamiento racional crítico, la formación del ciudadano ideal, y la integración entre vida privada, vida pública y 

educación. Si bien estos ideales tienen limitaciones (elitismo, desigualdad de acceso, abstracción), ofrecen paradigmas ricos que pueden conversar 

con la educación contemporánea, especialmente en lo que concierne al carácter, al civismo, a la reflexión ética y al educador como modelo. 

 

 



 

16 
 

REFERENCIAS 

 

Welch, K. (2024). Ancient Greek and Roman Ethics and Education. En S. Fraser-Burgess, J. 

Heybach & D. Metro-Roland (eds.), Cambridge Handbook of Ethics and Education (pp. 

24-42). Cambridge University Press. core-cms.cambridgecore.org 

Mares, M. (2018). The Classical Educational Concepts of Socrates, Plato & Aristotle. Preprint, 

University College London. ResearchGate 

Karpouzis, P. (2024). What would Plato say? Concepts and notions from Greek philosophy 

applied to gamification mechanics for a meaningful and ethical gamification. arXiv. 

arXiv 

Soames (2019). The World Philosophy Made: From Plato to the Digital Age. Princeton 

University Press. 

Karatsiori, M. (2023) In the pursuit of “Quality Education”: From ancient times to the 

digital era, can there be a consensus? 

https://www.tandfonline.com/doi/full/10.1080/2331186X.2023.2286817 

Nussbaum, M. C. (2010). Sin fines de lucro. Por qué la democracia necesita de las 

humanidades. Katz Editores. 

UNESCO. (2021). Marco de competencias socioemocionales para los sistemas educativos. 

Oficina Regional de Educación para América Latina y el Caribe. 

Gardner, H. (1993). Multiple lntelligences: The Theory in Practice. Nueva York: Basic 

Books. 

Schön, Donald (1998). El profesional reflexivo. Barcelona: Paidós 

Favero, L., Pérez-Ortiz, J. A., Käser, T., & Oliver, N. (2024). Enhancing Critical Thinking in 

Education by means of a Socratic Chatbot (preprint, ECAI’24). 

doi:10.48550/arXiv.2409.05511. 

Blasco, A., & Charisi, V. (2024). AI Chatbots in K-12 Education: An Experimental Study of 

Socratic vs. Non-Socratic Approaches and the Role of Step-by-Step Reasoning (SSRN 

preprint). https://doi.org/10.2139/ssrn.5040921. SSRN 

Degen, D., Kumar, A., Scheck-Wenderoth, M., and Cacace, M. (2025) Exploiting Physics-

Based Machine Learning to Quantify Geodynamic Effects – Insights from the Alpine 

Region, EGUsphere [preprint], https://doi.org/10.5194/egusphere-2025-1925 

PAIDEIA Project Consortium. (2024). Preparing Teachers for the AI Development in 

Education as an Innovative Asset — PAIDEIA (Erasmus-Edu project, deliverable D2.1). 

Informe/Deliverable. https://… (PAIDEIA project report, 2024). cei-bg.org+1 

https://core-cms.cambridgecore.org/core/books/abs/cambridge-handbook-of-ethics-and-education/ancient-greek-and-roman-ethics-and-education/FBDF077108C0B15C78061BFF63879482?utm_source=chatgpt.com
https://www.researchgate.net/publication/327161022_The_Classical_Educational_Concepts_of_Socrates_Plato_Aristotle?utm_source=chatgpt.com
https://arxiv.org/abs/2403.08041?utm_source=chatgpt.com
https://www.tandfonline.com/doi/full/10.1080/2331186X.2023.2286817
https://papers.ssrn.com/sol3/Delivery.cfm/5040921.pdf?abstractid=5040921&mirid=1
https://doi.org/10.5194/egusphere-2025-1925


 

17 
 

Oxford Centre for AI Ethics. (2024). Aristotle and AI: An Aristotelian framework for thinking 

about artificial intelligence (white paper, June 2024). University of Oxford. (PDF). 

oxford-aiethics.ox.ac.uk 

OpenAI / prensa. (2025, 29 julio). ChatGPT’s Study Mode (anuncio y cobertura mediática) — 

Wired / Axios (cobertura sobre modo de estudio inspirado en método socrático). 

PAIDEIA Project Consortium. (2024). Preparing Teachers for the AI Development in 

Education as an Innovative Asset — PAIDEIA (Erasmus-Edu project, deliverable D2.1). 

Informe/Deliverable. https://… (PAIDEIA project report, 2024).  

 
 

https://www.oxford-aiethics.ox.ac.uk/sites/default/files/2024-06/Aristotle%20and%20AI%20White%20Paper%20-%20June%202024.pdf

